
EL MITO DE SÍSIFO 
 
 
Referencia bibliográfica: 

 
CHIOZZA, Gustavo (2026a [2016]) “El mito de Sísifo” 
 
Trabajo presentado en el Simposio de la Fundación Luis Chiozza, 
Buenos Aires, 2026.  
 
Este artículo es una reelaboración de un capítulo homónimo del trabajo 
“Algunas reflexiones sobre la dificultad”, escrito por el autor en el 2016 
(Chiozza, G., 2016a). 
 

 
 
 
 



1 
 

 

En la versión de Homero –la más antigua y conocida–, Sísifo fue castigado por los 
dioses a tener que subir una inmensa roca hasta la cima de un peñasco; pero cada 
vez que está por llegar a la meta, la piedra rueda abajo y Sísifo debe recomenzar 
su tarea; una y otra vez… por siempre.  
 
¿Quién no se ha sentido, alguna vez, como Sísifo, atrapado en una vida rutinaria, 
sacrificada y sin sentido que, más que vida, se parece a un castigo? Para Albert 
Camus, Sísifo era el héroe del «absurdo definitivo». Basó en este mito su ensayo 
sobre el suicidio; si la vida es un esfuerzo ciego, sin sentido, ¿para qué vivir? Frente 
a la magnitud de este interrogante, nos urge saber cómo las cosas llegaron a este 
punto; ¿qué hicimos mal? Quizás podemos empezar por preguntarnos qué pudo 
haber hecho Sísifo para merecer tan cruel castigo. 
 
Apolodoro nos ofrece la versión más completa del mito. Sísifo, fundador y rey de 
Corinto, era un sujeto astuto, avaro y mentiroso, que para obtener ventajas 
personales cometió varias faltas graves. Por ejemplo, delató a Zeus a cambio de 
que Asopo hiciera brotar un manantial en Corinto; robaba y asesinaba a los viajeros 
para incrementar su fortuna. A la hora de su muerte, cuando Tánatos lo vino a 
buscar, Sísifo lo engañó, lo encadenó y siguió viviendo.  
 
Con Tánatos imposibilitado de cumplir su función, la gente ya no moría. Los 
enfermos terminales agonizaban indefinidamente sin encontrar el alivio de la 
muerte; las guerras se hacían interminables dado que los soldados, a pesar de sus 
heridas, ya no podían morir en batalla. Sin la posibilidad de la muerte, la vida se 
había convertido en un sufrimiento sin final, algo que, como veremos, parece 
anticipar el castigo impuesto a Sísifo.  
 
Para remediar esta situación, Ares liberó a Tánatos y puso a Sísifo en el inframundo. 
Pero Sísifo, antes de morir, instruyó a su esposa para que no ofreciera ningún 
sacrificio a los muertos. Una vez en el inframundo, fingiéndose indignado con la 
irreverente conducta de su esposa, se quejó con Hades y pidió que se le permita 
volver al mundo de los vivos con el fin de castigarla. Una vez en Corinto, Sísifo se 
negó a regresar y permaneció varios años más en el mundo de los vivos. Por fin, 
Hermes lo obligó a volver al inframundo, donde, desde entonces sigue penando la 
mencionada condena. 
 
Solemos pensar en la justicia como una balanza ciega que busca equilibrar las 
cosas en su justa proporción; las ventajas que ofrece el delito se equiparan con las 
desventajas que acarrea la condena. Aquel que, con ilícitas argucias, obtiene 
«grandes provechos, sin ningún esfuerzo», será condenado a realizar «grandes 
esfuerzos, sin ningún provecho». Otra manera más interesante y profunda de ver 
las cosas, es pensar que en el mismo pecado ya está contenida la penitencia. 
Podríamos, entonces, condensar las dos sentencias anteriores en una sola y decir 
que «lo obtenido sin esfuerzo, no genera provecho». Como se suele decir, «lo que 
poco cuesta, poco vale». 
 



2 
 

 

Si tenemos en cuenta que la vida anímica se origina en la debilidad del yo (Chiozza, 
G., 2013b), y que un yo que se siente débil es, al mismo tiempo, un yo que desea 
ser fuerte (Chiozza, G. 2003b), comprendemos que el deseo de potencia es el 
primero y el más básico que cabe imaginar. Por lo tanto, constituye la base de todo 
deseo ulterior (Chiozza, G. 2016a). Cuando tenemos hambre, por ejemplo, no solo 
deseamos comer; también deseamos poder resolver la dificultad en la que el 
hambre nos coloca. Sentir que, enfrentados con la dificultad del mundo, pudimos 
vencer en lugar de ser vencidos. Cuando lo logramos, nos sentimos potentes, 
fuertes, valiosos… Nuestro sentimiento de autoestima se incrementa y nos sentimos 
plenamente satisfechos (Chiozza, G., 2019b). 
 
Cuando, en cambio, la satisfacción proviene de la eficacia de un poder ajeno, a 
pesar de que la dificultad haya desaparecido, nos queda todavía la inquietud de 
saber qué hubiera sucedido de no haber tenido el auxilio ajeno. ¿Habríamos podido 
vencer o hubiéramos sucumbido a la dificultad?, no lo sabemos.  Esta espina 
clavada en el alma impide que la satisfacción sea completa. En otras palabras, a 
pesar de la satisfacción, seguimos insatisfechos, porque nos sentimos inseguros y 
desvalidos; es decir, débiles y dependientes.  
 
Sísifo al satisfacer sus deseos, con poco esfuerzo, por medios espurios, hace que 
estos deseos, en lo más profundo y esencial, permanezcan siempre insatisfechos. 
Dado que, por ejemplo, su fortuna no proviene de su capacidad de generar bienes 
sino de asesinar y robar, por mayores reconocimientos que reciba, no logrará 
sentirse merecedor de lo que obtiene. En otras palabras, por más esfuerzos que 
haga para elevar su autoestima, al hacer trampa, su autoestima, como la piedra, 
siempre terminará rodando cuesta abajo.  
 
Otra idea interesante es que Sísifo había burlado dos veces a la muerte; es decir, 
no temía morir, porque su astucia le permitiría vivir siempre. Cuando no hay nada 
valioso que perder, tampoco hay nada valioso que ganar o conservar. Sin la 
posibilidad de la muerte, la vida pierde su valor y su sentido. El castigo que Sísifo 
recibe tras su muerte (el absurdo, el esfuerzo sin resultado), es un símbolo de lo 
que Sísifo sentía en su vida (la insatisfacción y la falta de sentido).  
 
La idea de que en el pecado está la penitencia nos permite ver este drama como un 
malentendido. Sísifo pensaba que la satisfacción consistía en escapar de la 
condena (el inframundo, donde lo esperaba el castigo del esfuerzo absurdo), pero 
no sabía que la condena estaba en el hecho mismo de escapar. Al escapar de la 
dificultad, su deseo de sentirse fuerte pudiendo vencer la dificultad, permanece 
insatisfecho y esa insatisfacción (experimentada, por ejemplo, como persecución) 
hace que todas las satisfacciones logradas (sin dignidad), pierdan su valor y su 
sentido. 
 
Podemos preguntarnos por qué Sísifo no puede aprender de este círculo vicioso 
que lo condena a la insatisfacción; o, mejor aún, podemos preguntarnos qué 
necesitaría Sísifo para poder aprender a vivir menos insatisfecho y perseguido; con 



3 
 

 

más dignidad. La respuesta no es tan difícil; necesitaría esforzarse más. Enfocarse 
en el esfuerzo sin mirar tanto el resultado. Si al dar el primer paso, miramos la meta 
y calculamos cuánto nos falta para llegar y cuánto hemos avanzado, seguramente 
llegaremos a la conclusión de que el esfuerzo no tiene sentido. 
 
Desde este punto de vista, la terea impuesta a Sísifo ya no parece ser el castigo de 
unos dioses demasiado crueles, sino un ejercicio práctico elaborado por unos dioses 
bastante sabios. Una nueva oportunidad para que Sísifo aprenda lo que le falta 
descubrir. Si lo que impide dar valor al esfuerzo es condicionarlo al resultado, 
quitémosle el resultado. Si lo que impide valorar el esfuerzo es el apuro por llegar a 
la meta, no dejemos que vea la meta1. Más tarde o más temprano, descubrirá que 
nunca llegará a la cima; que nada va a cambiar por más que intente hacer trampa, 
que proteste o se queje. Más tarde o más temprano aceptará, con resignación, que 
su vida consiste en llevar la piedra cuesta arriba. Entonces, con sorpresa, descubrirá 
que la satisfacción está en el esfuerzo por elevarse; por ser mejor. La piedra está 
allí para darle esa oportunidad. No importa si lo logra; lo que importa es si lo intenta. 
 
La vida no empieza con lo que sucederá después del logro, cuando lleguemos a la 
cima y nos aliviemos del peso. La vida es la obra; ya ha comenzado y es siempre 
ahora. De nada sirve anhelar el momento en que la dificultad desaparezca, porque 
cuando eso suceda, o bien, otra dificultad ocupará su lugar, o bien, sin dificultad, 
todo perderá su sentido.  
 
Wimpi decía que «La felicidad no es una estación que quede cerca o lejos; la 
felicidad es una manera de viajar». Si pensamos que la satisfacción es un lugar al 
que llegar, inevitablemente sucederá que tendremos mucho apuro por llegar. Todo 
lo que suceda antes de llegar solamente será una demora indeseada. Si lo único 
que importa es llegar, la manera más rápida será siempre la mejor. No es necesario 
llegar por nuestros propios medios; tampoco es necesario que los caminos sean 
lícitos. Incluso a veces pensamos que no hace falta llegar de verdad, basta que los 
otros crean que llegamos…  
 
Siempre que pensamos así, nos sucede lo mismo. La satisfacción que obtenemos 
nunca es la que imaginábamos; se nos antoja mucho menor y, sobre todo, 
demasiado efímera… Nos parece que el esfuerzo no ha valido la pena. Entonces, 
pensamos que equivocamos la meta; que la verdadera se encuentra en otro lugar. 
Y cuando este ciclo se repite, una y otra vez, empezamos a sentirnos como Sísifo… 
Nos preguntamos si acaso la vida (el esforzarse por vivir) tendrá algún sentido…  
 
Si, en cambio, logramos pensar que la satisfacción está en el mismo viaje, ya no 
sentimos que tenemos que llegar a ningún lugar, porque ya estamos viajando. Así, 
sin apuro, podemos enfocarnos en lo que hacemos. Lo que antes era llegar a 

 
1 La idea de que Sísifo, como producto del castigo, quedara ciego (con los ojos vendados o 
ensombrecidos), al parecer es una reinterpretación moderna que no figura en ninguno de los textos 
griegos. 



4 
 

 

recibirse de médico, ahora se transforma en la tarea de aprender medicina; lo que 
antes era llegar a casarse, ahora se transforma en conocer a una persona y 
aprender a estar juntos para compartir el viaje. Las dificultades ya no son demoras 
indeseadas sino las aventuras propias del viaje. Desafíos que nos dan la 
oportunidad de descubrir quienes somos, de qué somos capaces y en qué nos falta 
mejorar. 
 
 
 
 
BIBLIOGRAFÍA 
 
CHIOZZA, Gustavo (2003b) 
“El deseo y el afecto. Dos aspectos de la sensación”, en Simposio 2003 del Instituto 
de Docencia e Investigación de la Fundación Luis Chiozza, Buenos Aires, enero de 
2003. En www.gustavochiozza.com 
 
CHIOZZA, Gustavo (2013b) 
“La debilidad del yo como principio”, (inédito) presentado en Fundación Luis 
Chiozza, septiembre de 2013. En www.gustavochiozza.com 
 
CHIOZZA, Gustavo (2016a)  
“Algunas reflexiones sobre la dificultad”, (inédito) presentado en Fundación Luis 
Chiozza, junio de 2016. En www.gustavochiozza.com 
 
CHIOZZA, Gustavo (2019a)  
“Algunas reflexiones sobre la autoestima”, (inédito) presentado en Fundación Luis 
Chiozza, mayo de 2019. En www.gustavochiozza.com 
 
 
 
 


