EL MITO DE SiSIFO

Referencia bibliografica:
CHIOZZA, Gustavo (2026a [2016]) “El mito de Sisifo”

Trabajo presentado en el Simposio de la Fundacion Luis Chiozza,
Buenos Aires, 2026.

Este articulo es una reelaboracién de un capitulo homénimo del trabajo
“Algunas reflexiones sobre la dificultad”, escrito por el autor en el 2016
(Chiozza, G., 2016a).



En la version de Homero —la mas antigua y conocida—, Sisifo fue castigado por los
dioses a tener que subir una inmensa roca hasta la cima de un pefiasco; pero cada
vez que esta por llegar a la meta, la piedra rueda abajo y Sisifo debe recomenzar
su tarea; una y otra vez... por siempre.

¢ Quién no se ha sentido, alguna vez, como Sisifo, atrapado en una vida rutinaria,
sacrificada y sin sentido que, mas que vida, se parece a un castigo? Para Albert
Camus, Sisifo era el héroe del «absurdo definitivo». Basé en este mito su ensayo
sobre el suicidio; si la vida es un esfuerzo ciego, sin sentido, ¢para qué vivir? Frente
a la magnitud de este interrogante, nos urge saber cdmo las cosas llegaron a este
punto; ¢qué hicimos mal? Quizas podemos empezar por preguntarnos qué pudo
haber hecho Sisifo para merecer tan cruel castigo.

Apolodoro nos ofrece la versién mas completa del mito. Sisifo, fundador y rey de
Corinto, era un sujeto astuto, avaro y mentiroso, que para obtener ventajas
personales cometid varias faltas graves. Por ejemplo, delaté a Zeus a cambio de
que Asopo hiciera brotar un manantial en Corinto; robaba y asesinaba a los viajeros
para incrementar su fortuna. A la hora de su muerte, cuando Tanatos lo vino a
buscar, Sisifo lo engafid, lo encadend y siguid viviendo.

Con Tanatos imposibilitado de cumplir su funcién, la gente ya no moria. Los
enfermos terminales agonizaban indefinidamente sin encontrar el alivio de la
muerte; las guerras se hacian interminables dado que los soldados, a pesar de sus
heridas, ya no podian morir en batalla. Sin la posibilidad de la muerte, la vida se
habia convertido en un sufrimiento sin final, algo que, como veremos, parece
anticipar el castigo impuesto a Sisifo.

Para remediar esta situacion, Ares liberd a Tanatos y puso a Sisifo en el inframundo.
Pero Sisifo, antes de morir, instruyé a su esposa para que no ofreciera ningun
sacrificio a los muertos. Una vez en el inframundo, fingiéndose indignado con la
irreverente conducta de su esposa, se quejo con Hades y pididé que se le permita
volver al mundo de los vivos con el fin de castigarla. Una vez en Corinto, Sisifo se
nego a regresar y permanecio varios anos mas en el mundo de los vivos. Por fin,
Hermes lo obligd a volver al inframundo, donde, desde entonces sigue penando la
mencionada condena.

Solemos pensar en la justicia como una balanza ciega que busca equilibrar las
cosas en su justa proporcion; las ventajas que ofrece el delito se equiparan con las
desventajas que acarrea la condena. Aquel que, con ilicitas argucias, obtiene
«grandes provechos, sin ningun esfuerzo», sera condenado a realizar «grandes
esfuerzos, sin ningun provecho». Otra manera mas interesante y profunda de ver
las cosas, es pensar que en el mismo pecado ya esta contenida la penitencia.
Podriamos, entonces, condensar las dos sentencias anteriores en una sola y decir
que «lo obtenido sin esfuerzo, no genera provecho». Como se suele decir, «lo que
poco cuesta, poco valey.



Si tenemos en cuenta que la vida animica se origina en la debilidad del yo (Chiozza,
G., 2013b), y que un yo que se siente débil es, al mismo tiempo, un yo que desea
ser fuerte (Chiozza, G. 2003b), comprendemos que el deseo de potencia es el
primero y el mas basico que cabe imaginar. Por lo tanto, constituye la base de todo
deseo ulterior (Chiozza, G. 2016a). Cuando tenemos hambre, por ejemplo, no solo
deseamos comer; también deseamos poder resolver la dificultad en la que el
hambre nos coloca. Sentir que, enfrentados con la dificultad del mundo, pudimos
vencer en lugar de ser vencidos. Cuando lo logramos, nos sentimos potentes,
fuertes, valiosos... Nuestro sentimiento de autoestima se incrementa y nos sentimos
plenamente satisfechos (Chiozza, G., 2019b).

Cuando, en cambio, la satisfaccién proviene de la eficacia de un poder ajeno, a
pesar de que la dificultad haya desaparecido, nos queda todavia la inquietud de
saber qué hubiera sucedido de no haber tenido el auxilio ajeno. ¢ Habriamos podido
vencer o hubiéramos sucumbido a la dificultad?, no lo sabemos. Esta espina
clavada en el alma impide que la satisfaccion sea completa. En otras palabras, a
pesar de la satisfaccidon, seguimos insatisfechos, porque nos sentimos inseguros y
desvalidos; es decir, débiles y dependientes.

Sisifo al satisfacer sus deseos, con poco esfuerzo, por medios espurios, hace que
estos deseos, en lo mas profundo y esencial, permanezcan siempre insatisfechos.
Dado que, por ejemplo, su fortuna no proviene de su capacidad de generar bienes
sino de asesinar y robar, por mayores reconocimientos que reciba, no lograra
sentirse merecedor de lo que obtiene. En otras palabras, por mas esfuerzos que
haga para elevar su autoestima, al hacer trampa, su autoestima, como la piedra,
siempre terminara rodando cuesta abajo.

Otra idea interesante es que Sisifo habia burlado dos veces a la muerte; es decir,
no temia morir, porque su astucia le permitiria vivir siempre. Cuando no hay nada
valioso que perder, tampoco hay nada valioso que ganar o conservar. Sin la
posibilidad de la muerte, la vida pierde su valor y su sentido. El castigo que Sisifo
recibe tras su muerte (el absurdo, el esfuerzo sin resultado), es un simbolo de lo
que Sisifo sentia en su vida (la insatisfaccion y la falta de sentido).

La idea de que en el pecado esta la penitencia nos permite ver este drama como un
malentendido. Sisifo pensaba que la satisfaccion consistia en escapar de la
condena (el inframundo, donde lo esperaba el castigo del esfuerzo absurdo), pero
no sabia que la condena estaba en el hecho mismo de escapar. Al escapar de la
dificultad, su deseo de sentirse fuerte pudiendo vencer la dificultad, permanece
insatisfecho y esa insatisfaccion (experimentada, por ejemplo, como persecucion)
hace que todas las satisfacciones logradas (sin dignidad), pierdan su valor y su
sentido.

Podemos preguntarnos por qué Sisifo no puede aprender de este circulo vicioso
que lo condena a la insatisfaccion; o, mejor aun, podemos preguntarnos qué
necesitaria Sisifo para poder aprender a vivir menos insatisfecho y perseguido; con

2



mas dignidad. La respuesta no es tan dificil; necesitaria esforzarse mas. Enfocarse
en el esfuerzo sin mirar tanto el resultado. Si al dar el primer paso, miramos la meta
y calculamos cuanto nos falta para llegar y cuanto hemos avanzado, seguramente
llegaremos a la conclusion de que el esfuerzo no tiene sentido.

Desde este punto de vista, la terea impuesta a Sisifo ya no parece ser el castigo de
unos dioses demasiado crueles, sino un ejercicio practico elaborado por unos dioses
bastante sabios. Una nueva oportunidad para que Sisifo aprenda lo que le falta
descubrir. Si lo que impide dar valor al esfuerzo es condicionarlo al resultado,
quitémosle el resultado. Si lo que impide valorar el esfuerzo es el apuro por llegar a
la meta, no dejemos que vea la meta'. Mas tarde o mas temprano, descubrira que
nunca llegara a la cima; que nada va a cambiar por mas que intente hacer trampa,
que proteste o se queje. Mas tarde o mas temprano aceptara, con resignacion, que
su vida consiste en llevar la piedra cuesta arriba. Entonces, con sorpresa, descubrira
que la satisfaccion esta en el esfuerzo por elevarse; por ser mejor. La piedra esta
alli para darle esa oportunidad. No importa si lo logra; o que importa es si lo intenta.

La vida no empieza con lo que sucedera después del logro, cuando lleguemos a la
cima y nos aliviemos del peso. La vida es la obra; ya ha comenzado y es siempre
ahora. De nada sirve anhelar el momento en que la dificultad desaparezca, porque
cuando eso suceda, o bien, otra dificultad ocupara su lugar, o bien, sin dificultad,
todo perdera su sentido.

Wimpi decia que «La felicidad no es una estacion que quede cerca o lejos; la
felicidad es una manera de viajar». Si pensamos que la satisfaccidén es un lugar al
que llegar, inevitablemente sucedera que tendremos mucho apuro por llegar. Todo
lo que suceda antes de llegar solamente sera una demora indeseada. Si lo unico
que importa es llegar, la manera mas rapida sera siempre la mejor. No es necesario
llegar por nuestros propios medios; tampoco es necesario que los caminos sean
licitos. Incluso a veces pensamos que no hace falta llegar de verdad, basta que los
otros crean que llegamos...

Siempre que pensamos asi, nos sucede lo mismo. La satisfaccion que obtenemos
nunca es la que imaginabamos; se nos antoja mucho menor y, sobre todo,
demasiado efimera... Nos parece que el esfuerzo no ha valido la pena. Entonces,
pensamos que equivocamos la meta; que la verdadera se encuentra en otro lugar.
Y cuando este ciclo se repite, una y otra vez, empezamos a sentirnos como Sisifo...
Nos preguntamos si acaso la vida (el esforzarse por vivir) tendra algun sentido...

Si, en cambio, logramos pensar que la satisfaccion esta en el mismo viaje, ya no
sentimos que tenemos que llegar a ningun lugar, porque ya estamos viajando. Asi,
sin apuro, podemos enfocarnos en lo que hacemos. Lo que antes era llegar a

' La idea de que Sisifo, como producto del castigo, quedara ciego (con los ojos vendados o
ensombrecidos), al parecer es una reinterpretacidon moderna que no figura en ninguno de los textos
griegos.

3



recibirse de médico, ahora se transforma en la tarea de aprender medicina; lo que
antes era llegar a casarse, ahora se transforma en conocer a una persona y
aprender a estar juntos para compartir el viaje. Las dificultades ya no son demoras
indeseadas sino las aventuras propias del viaje. Desafios que nos dan la
oportunidad de descubrir quienes somos, de qué somos capaces y en qué nos falta
mejorar.

BIBLIOGRAFIA

CHIOZZA, Gustavo (2003b)

“El deseo y el afecto. Dos aspectos de la sensacion”, en Simposio 2003 del Instituto
de Docencia e Investigacion de la Fundacion Luis Chiozza, Buenos Aires, enero de
2003. En www.gustavochiozza.com

CHIOZZA, Gustavo (2013b)
“‘La debilidad del yo como principio”, (inédito) presentado en Fundacion Luis
Chiozza, septiembre de 2013. En www.gustavochiozza.com

CHIOZZA, Gustavo (2016a)
“‘Algunas reflexiones sobre la dificultad”, (inédito) presentado en Fundacién Luis
Chiozza, junio de 2016. En www.gustavochiozza.com

CHIOZZA, Gustavo (2019a)
“Algunas reflexiones sobre la autoestima”, (inédito) presentado en Fundacion Luis
Chiozza, mayo de 2019. En www.gustavochiozza.com



